
Sovrano Militare Ordine Ospedaliero
di San Giovanni di Gerusalemme

di Rodi, di Malta

Gran Priorato di Napoli e Sicilia

Centro Studi Melitensi
Taranto

IS
SN

 2
49

9*
07

87

Pompeo Batoni (1708-1787)
Ritratto dell’abate Giuseppe Santarelli (1779)

Pinacoteca Civica “Melozzo degli Ambrogi” di Forlì 2023

XXXI

St
ud

i M
el

ite
ns

i

Studi Melitensi

Luigi Michele de Palma
Pratiche di pietà dei frati cavalieri:
la corona e la devozione mariana

Ignacio Garcia-Lascurain Bernstorff
Gli Atleti e il Vicario di Cristo.
Osservazioni sul rapporto
fra l’Ordine di San Giovanni
e il Papato nel Quattrocento

Francesco Russo
La croce sulla porpora.
Una cronotassi 
dei cardinali protettori
della Religione di Malta
tra XIV e XXI secolo

Gaetano Magarelli
Giuseppe Santarelli
giovannita e cantore pontificio.
Tentativi di riforma 
della musica sacra nel Settecento

Anthony Luttrell
The Hospitaller 
Occupation of Rhodes: 1309

Gianandrea de Antonellis
Il Balì Cosimo Andrea Sanminiatelli
(1792-1850)

Kristjan Toomaspoeg
Siamo storici, non templaristi. 
Le recenti evoluzioni
della storiografia
degli Ordini militari

XXXI (2023)



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Sovrano Militare Ordine Ospedaliero 
di San Giovanni di Gerusalemme 

di Rodi, di Malta 
 
 

Gran Priorato di Napoli e Sicilia 
 
 
 

Centro Studi Melitensi 
 

Taranto 



Centro Studi Melitensi 

 
Palazzo Ameglio – Corso ai Due Mari n. 33 

74123 Taranto 
 

Consiglio Direttivo 
 

fra’ Nicolò Custoza de Cattani 
Presidente 

 
Umberto Taccone 
Vice Presidente 

 
Paolo Domenico Solito 

Segretario Generale 
 

Fabio Carducci Agustini dell’Antoglietta, Alessandro Ferrari, 
Antonio Fumo Franco, Roberto Guglielmo Sottile 

 
Comitato Scientifico 

 
Luigi Michele de Palma 

Direttore 
 

Manlio Corselli, Fabrizio D’Avenia, Mariarosaria Salerno 
Angelantonio Spagnoletti, Kristjan Toomaspoeg 

 
Gaetano del Rosso 

Coadiutore 

 
sito web: https://www.ordinedimaltaitalia.org/gran-priorato-di-napoli-e-sicilia/article/centro-studi-melitensi 

Academia.edu: Centro Studi Melitensi Taranto 
e-mail: centrostudimelitensi@gmail.com 

 
 

Finito di stampare nel mese di novembre 2024 da Ecumenica Editrice - Bari



Studi Melitensi 
 
 

Rivista del Centro Studi Melitensi 
 
 
 

XXXI 
 

(2023)

Ecumenica Editrice



Comitato di Redazione 
 
 
 
 

Direttore 
Luigi Michele de Palma  

 
 

Redazione 
Manlio Corselli, Fabrizio D’Avenia, Mariarosaria Salerno 

Angelantonio Spagnoletti, Kristjan Toomaspoeg 
 
 
 

Segretari 
Antonella Dargenio, Gaetano del Rosso, Paolo Domenico Solito 

 
 
 
 

La rivista «Studi Melitensi» segue le procedure internazionali della blind peer review. 
 

Gli indici e gli abstract possono essere consultati su  
http://www.ordinedimaltaitalia.org/gran-priorato-di-napoli-e-sicilia/article/ 

pubblicazioni. 
 
 

Il contenuto di «Studi Melitensi» è indicizzato (completamente o parzialmente) 
o fatto oggetto di abstracts analitici nei seguenti strumenti di ricerca: 

 
Progetto Riviste online; Monumenta Germaniae Historica; 
Regesta Imperii; «Rivista di Storia della Chiesa in Italia». 

 
 

L’Agenzia Nazionale di Valutazione del Sistema Universitario 
e della Ricerca (ANVUR) ha attribuito a «Studi Melitensi» 

la qualifica di “rivista scientifica” per le Aree 10 e 11 
 

ISSN 2499-0787



Indice 
 
 
 
 
 

Luigi Michele de Palma 
Pratiche di pietà dei frati cavalieri: 
la corona e la devozione mariana                                                                         9 
 
Ignacio Garcia-Lascurain Bernstorff 
Gli Atleti e il Vicario di Cristo. 
Osservazioni sul rapporto fra l’Ordine di San Giovanni 
e il Papato nel Quattrocento                                                                               59 
 
Francesco Russo 
La croce sulla porpora. 
Una cronotassi dei cardinali protettori della 
Religione di Malta tra XIV e XXI secolo                                                            89 
 
Gaetano Magarelli 
Giuseppe Santarelli giovannita e cantore pontificio. 
Tentativi di riforma della musica sacra nel Settecento                                    153 
 
 
Note 
 
Anthony Luttrell 
The Hospitaller Occupation of Rhodes: 1309                                                  175 
 
Gianandrea de Antonellis 
Il Balì Cosimo Andrea Sanminiatelli (1792-1850)                                           181 
 
Kristjan Toomaspoeg 
Siamo storici, non templaristi.  
Le recenti evoluzioni della storiografia degli Ordini militari                          199 



8                                                                                                                                                         Indice

Recensioni 
 
Valentina Burgassi, Il rinascimento a Malta. Architettura e potere nell’Ordine di 
San Giovanni di Gerusalemme, (Gianandrea de Antonellis), p. 219; Franco Cardini, 
O gran bontà de’ Cavallieri antiqui! Scritti sulla Cavalleria e sulla tradizione caval-
leresca italica, (Gianandrea de Antonellis), p. 222; La Saga di Teoderico di Verona, 
a cura di Veronka Szöke, (Gianandrea de Antonellis), p. 225; Francesco Marzella, 
Excalibur. La spada nella roccia tra mito e storia, (Gianandrea de Antonellis), p. 
228; Jacopo Mordenti, I templari. Storia di monaci in armi (1120-1312), (Mariaro-
saria Salerno), p. 231; Alberto Panizzoli – Rosanna Busolini Panizzoli, I Cavalieri 
di Malta a Trieste. Napoleone Bonaparte e l’esilio di Ferdinand von Hompesch, 
(Manlio Corselli), p. 233; Milagros Plaza Pedroche, La Orden Militar de Santiago 
y su relación con la Corona de Castilla durante el reinado de los primeros Trastá-
mara (1366-1406), (Gaetano del Rosso), p. 235. 
 
Schede bibliografiche                                                                                     239 
 
Pubblicazioni del Centro Studi Melitensi                                                     251 
 
Libri ricevuti                                                                                                   259 



228 Recensioni

un gigante che aveva ucciso il suo miglior amico (cap. 437), sconfiggendolo da solo, impre-
sa che in passato non era riuscito a portare a termine con le uniche proprie forze. 
Immediatamente dopo, con un passaggio forse un po’ troppo brusco, il re goto compie il 
salto sulla bestia infernale che lo condurrà alla morte, consacrandolo alla leggenda al pari 
di quei rari condottieri – come Romolo e re Artù – il cui corpo scompare e che potrebbe-
ro un giorno ritornare. 

Gianandrea de Antonellis 
 
 
Francesco Marzella, Excalibur. La spada nella roccia tra mito e storia, Roma, Salerno 
editrice, 2022, 196 p. (Aculei, 49). 

 
Nel 1163 le reliquie del re Edoardo il Confessore (1002-1066), canonizzato pochi anni 

prima, vennero traslate all’interno dell’abbazia di Westminster: alla cerimonia assisté anche 
l’arcivescovo di Canterbury, Tommaso Becket, allora in ottimi rapporti con il re Enrico II 
(che sette anni dopo lo avrebbe fatto assassinare), dal quale ottenne che la lastra pavimentale 
che copriva la vecchia tomba del re santo fosse portata nella cattedrale di Canterbury per 
divenire tavola d’altare. La richiesta fu motivata presumibilmente dalla conoscenza di un 
evento miracoloso avvenuto cento anni prima: a Wulfstan, vescovo di York, accusato di 
non possedere una padronanza del latino tale da giustificare il suo incarico (erano altri 
tempi…), fu imposto di lasciare la cattedra; egli allora richiese di deporre il proprio pasto-
rale presso la tomba di Edoardo il Confessore, che lo aveva nominato a capo della sua 
diocesi: entrato in cattedrale, appoggiò il bastone sulla lastra tombale del monarca ed 
esso affondò nella pietra, rimanendovi infisso senza che nessuno, se non lo stesso Wulfstan, 
riuscisse ad estrarlo, venendo immediatamente reintegrato nella propria carica.  

Il miracolo del “pastorale nella pietra” fa immediatamente pensare alla leggenda della 
“spada nella roccia”, la cui prima relazione scritta risale al Merlin di Robert de Boron, 
risalente all’anno 1200 circa, quindi successiva alla Vita beati Eadwardi (1138) di Osberto 
di Clara, che descrive il miracolo ecclesiastico. 

Chiare le differenze tra i due casi, ma evidenti anche le analogie, dalle quali nasce 
un problema “genealogico”, per cui Francesco Marzella offre tre possibili soluzioni: discen-
denza della leggenda arturiana dal miracolo di San Wulfstan; suggestione di un racconto 
orale arturiano precedente; derivazione di ambedue le narrazioni da una fonte Q nota ad 
entrambe. 

Per risolvere tale questione l’autore intraprende un interessantissimo excursus in altre 
storie e leggende che abbiano qualche affinità con la “prova della spada”. 

Il motivo della spada nella roccia (o dell’incudine sopra una roccia) rimanda al “mira-
colo” di San Galgano – nome che ha una chiara assonanza con quello di Galvano (o Gawain, 
l’eroe dell’avventura con il Cavaliere Verde), ma che il saggista ritiene non essere influen-
zato dal personaggio letterario, in quanto già attestato nella Toscana del XII secolo – 
presso Chiusdino (Siena), dove in un eremo si trova una spada infilata nella roccia. Alle 



Recensioni 229

evidenti similitudini l’autore affianca anche tutti gli elementi che differenziano la leg-
genda bretone dalla storia italica: qui la spada viene solo infissa nella pietra (anche se molti 
cercano inutilmente di svellerla) e la simbologia è quella di trasformare l’arma e la sua 
elsa in una croce, per indicare il passaggio dalla vita mondana a quella religiosa del cava-
liere Galgano Guidotti (1050 ca.-1181).  

Il culto religioso della spada è peraltro antichissimo: ne parla già Erodoto descriven-
do le cerimonie degli Sciti (che secondo Marzella avrebbero potuto influenzare gli stessi 
popoli germanici), i quali con cataste di legna realizzavano tumuli sulla cima dei quali infi-
lavano un acinace, un gladio usato anche dai Persiani, e al quale tributavano onori come mas-
sima divinità; Erodoto lo considera quale simbolo di Ares e similmente Ammiano Marcellino, 
a proposito di un simile culto in uso presso gli Alani, lo riferisce a Marte (cf p. 71). 

Tornando a San Galgano, va aggiunto che mentre l’eremita compiva un pellegrinag-
gio a Roma, un notabile locale, incapace di estrarre la spada, volle spezzarla; al ritorno, il 
Santo riuscì facilmente a ricomporla e a reinserirla nella roccia: un motivo che riecheg-
gia la ricostruzione della spada che sarà di Sigfried. 

Le analogie con altre storie e leggende non finiscono qui: Marzella passa al setaccio 
la mitologia greco-romana, germanica e scandinava (queste ultime due messe per iscritto 
successivamente a quella arturiana, ma sicuramente precedenti nella redazione orale e 
non influenzate dal ciclo bretone). Prove che indicano come l’eroe sia un eletto coinvol-
gono il giovane Teseo, che è costretto a sollevare una roccia per appropriarsi di una spada 
che il padre Egeo aveva nascosto come segno di riconoscimento; Enea, che per dimo-
strarsi degno di scendere all’Ade, deve riuscire a strappare un ramo d’oro (lo stesso che 
ha ispirato il titolo del saggio di Frazer) da un particolare cespuglio che normalmente 
non si lascia svellere; Siegmund (ci perdoni il lettore se utilizziamo per i nomi la grafia 
wagneriana), che è l’unico capace di estrarre una spada che Wotan ha affondato in un’e-
norme quercia (o in un frassino)… Anche la leggenda (desunta dai Vangeli apocrifi) del 
bastone di San Giuseppe che fiorisce ad indicare il prescelto per le nozze con la Madonna 
viene citata come “storia di elezione” (cf p. 80). 

Un’altra vicenda simile si incontra nella norrena Saga di Hrólfr Kraki, successiva alla 
Saga dei Volsunghi (bisogna comunque sempre distinguere la data della composizione sia da 
quella della prima scrittura che da quella dei manoscritti giunti fino a noi), in cui a tre fratel-
li è donata dal padre una particolare arma infissa nella parete di una caverna (una spada, 
un’ascia e una daga) e solo il predestinato potrà svellere dalla roccia il manufatto a lui riser-
vato (la spada toccherà a Bödvarr, il minore dei tre fratelli, ma il più bello ed umano – gli 
altri sono in parte bestiali, avendo zampe di alce o piedi di cane – ed il preferito dai genitori). 

La conquista di una (particolare) spada è una ricorrente prova di passaggio alla matu-
rità: è centrale nel caso del re norvegese Helgi (Carme di Helgi figlio di Hjörvadr), cui le 
valchirie indicano l’arma da conquistare; e ritorna nelle vicende del giovane Alboino nar-
rate da Paolo Diacono (Historia Langobardorum, I, 24), quando si ricorda che presso i 
Longobardi il figlio di un re non poteva sedere alla tavola del padre senza aver ricevuto una 
spada da un altro re. 



230 Recensioni

L’autore, dopo l’esposizione delle varie varianti (tipo di arma, tipo di sito, scoperta 
di un nascondiglio oppure prova iniziatica, tipologia di premio, etc.) presenti nella lette-
ratura antica e medievale, individua quattro vicende che risultano più affini tra loro: la spada 
nella roccia di Artù, il pastorale nella pietra tombale di Wulfstan, la spada nel frassino di 
Siegmund e quella nella parete della caverna di Bödvarr.  

Marzella si era chiesto se le storie di Artù e Wulfstan, vicine sia geograficamente 
che cronologicamente (e quindi culturalmente) potessero consistere nella rielaborazione 
– autonoma – di un mito precedente. Avviandosi alla conclusione, innanzitutto sottolinea 
che tre vicende sono eroiche e una sola religiosa; in quest’ultima, inoltre, l’estrazione porta 
al riconoscimento di una carica, ma non alla conquista di un’arma in sé (anche se si potreb-
be obiettare che – e non solo dal punto di vista simbolico – il bastone pastorale sia anche 
un’arma). Più convincente è la differenza dovuta alla triplice constatazione che l’oggetto 
maneggiato da Wulfstan sia stato da lui stesso infisso nella pietra; che sia di provenienza 
umana e non soprannaturale; e che il già anziano vescovo di York si “limiti” ad essere 
confermato nella propria carica – a differenza dei tre casi eroici, in cui il protagonista, 
grazie alla conquista della nuova arma, inizia una diversa fase della propria vita. 

Sulla base di ciò, Marzella sostiene che si possa «dedurre come, con ogni probabi-
lità, sia stata l’agiografia ad appropriarsi di uno schema appartenente ad un altro tipo di 
narrazione, piuttosto che il contrario» (p. 102), mentre in quanto ai racconti di ambito 
norreno – di cui è palese, al di là della loro tardiva attestazione letteraria, il riferimento a 
narrazioni molto più antiche delle storie di ambientazione britannica – essi «sembrano 
così inseriti nel solco di una solida tradizione mitico-leggendaria, ben attestata nella let-
teratura, che vede l’eroe scoprire la propria identità con la conquista della spada, si può ben 
valutare l’ipotesi che lo modello narrativo sotteso alle nostre storie possa avere un’origi-
ne scandinava» (ibidem). L’archetipo nordico sarebbe giunto in Inghilterra (e non vice-
versa) attraverso le invasioni vichinghe, venendo tra l’altro riadattato al diverso contesto 
religioso, di tipo cristiano: sia nel caso di Wulfstan (la tomba di Edoardo il Confessore si 
trova all’interno dell’abbazia di Westminster) sia in quello di Artù (la spada nell’incudine 
sopra la roccia appare all’esterno della cattedrale di Logres durante la notte di Natale) l’am-
bientazione ecclesiastica è fondamentale ed è palese che la scelta del vescovo o del re sia 
un iudicium Dei. 

Va detto che l’approfondito saggio di letteratura comparata di Marzella non parla – 
se non nelle pagine conclusive – di Excalibur (o Caliburn): la “spada nella roccia” estrat-
ta da Artù, infatti, non è la celebre arma di questo nome donata dalla misteriosa Donna 
del Lago (cf p. 132); una coda dedicata alla fortuna letteraria post-medioevale e cinema-
tografica (eccessivo lo spazio dedicato in un simile lavoro al modesto e deludente film della 
Disney!) ripercorre le varie ipotesi create sulla sua origine, in particolare da Valerio Massimo 
Manfredi (L’ultima legione, 2002), che la identificherebbe con un’arma forgiata per Giulio 
Cesare dai Calibi, popolazione anatolica presunta inventrice della siderurgia, sulla cui lama 
l’incisione «Cai. Iul. Caes. Ensis Caliburnus» si sarebbe in parte cancellata lasciando 
visibili solo le lettere E-S-CALIBUR (cf p. 144-145), ipotizzando una ascendenza roma-



Recensioni 231

na di Artù (suo padre Uther Pendragon non sarebbe altri che Romolo Augustolo). Si trat-
ta di interessanti esperimenti letterari che hanno però una propria giustificazione in ipo-
tesi storiche e, soprattutto, nella mancanza di documenti per il mondo anglosassone (la 
locuzione Dark Ages si riferisce alla mancanza di documenti nell’alto medioevo nordico 
e quindi non può essere adattata con l’espressione Secoli bui relativamente alla Penisola 
italica, che invece vede la presenza di numerose cronache, soprattutto abbaziali, che lascia-
no poche lacune storiografiche): dunque per Artù si possono ipotizzare origini autoctone, 
romane o sarmatiche (come nel film King Arthur del 2004, cf p. 147) senza suscitare 
scandalo, mentre lo stesso non potrebbe avvenire con personaggi storico-letterari come 
Alboino, Teodorico o Belisario. 

 
Gianandrea de Antonellis 

 
 
Jacopo Mordenti, I templari. Storia di monaci in armi (1120-1312), Roma, Carocci, 
2022, 204 p. (Quality Paperbacks, 659). 
 

All’inizio del XII secolo, in particolare in Terrasanta, l’esigenza di difendere i ter-
ritori strappati all’Islam dal rischio di una controffensiva musulmana e di tutelare vian-
danti e pellegrini favorì la fondazione di un tipo nuovo di Religio, a cui si aggregò un certo 
numero di cavalieri, i quali fino ad allora, spesso in espiazione dei loro peccati, si erano 
riuniti in fraternitates aventi appunto come scopo la vita comune in preghiera e in povertà 
e la difesa dei più deboli. Si tratta di un caso straordinario nel panorama delle istituzio-
ni religiose e di una vicenda che sembrerebbe quasi un paradosso: l’introduzione all’in-
terno della vita religiosa retta da una Regola, con un fine precipuo che è la preghiera e 
la penitenza, di un nucleo di monaci laici autorizzati a portare le armi: una novità, origi-
nariamente giustificata dalla necessità di difendere i pellegrini in Terrasanta. Questi laici 
armati, dotati di un’alta specializzazione militare, si riunirono in una Religio – che com-
prendeva anche sacerdoti per l’assistenza spirituale, laici armati di condizione non caval-
leresca e laici disarmati con funzioni subalterne – e che in genere fu definita Militia. 
Nacquero così i Pauperes Milites Christi et Salomonici Templi, definiti semplicemente 
Templari. 

L’incipit di questa “storia dei templari”, l’introduzione, inizia con l’approssimarsi 
della “fine” dell’Ordine, con l’arresto – il 13 ottobre 1307 – di Giacomo di Molay, mae-
stro del Tempio, uno degli illustri personaggi presenti nella cattedrale di Notre-Dame a 
Parigi ai funerali di Caterina di Courtenay, cognata del re di Francia Filippo il Bello. Il ruolo 
che Molay aveva avuto fino al giorno prima dell’arresto e fino a quelle pesanti accuse e 
ai processi che condussero alla soppressione dell’Ordine dei Templari, rifletteva in modo 
del tutto appropriato il suo status e la sua importanza: era una figura di statura europea, con-
sultata dal Papa e – in apparenza - di fiducia del re di Francia, il più potente monarca 
d’Occidente; tale status derivava dal fatto di essere il capo di un grande ordine religioso-


