b

XXXI (2023)

"  Studi Melitensi

Luigi Michele de Palma
Pratiche di pieta dei frati cavalieri:
la corona e la devozione mariana

Ignacio Garcia-Lascurain Bernstorff
Gli Atleti e il Vicario di Cristo.
Osservazioni sul rapporto

fra I’Ordine di San Giovanni

e il Papato nel Quattrocento

Francesco Russo

La croce sulla porpora.
Una cronotassi

dei cardinali protettori
della Religione di Malta
tra X1V e XXI secolo

Gaetano Magarelli

Giuseppe Santarelli

giovannita e cantore pontificio.
Tentativi di riforma

della musica sacra nel Settecento

Anthony Luttrell
The Hospitaller
Occupation of Rhodes: 1309

Gianandrea de Antonellis
11 Bali Cosimo Andrea Sanminiatelli
(1792-1850)

Kristjan Toomaspoeg

Siamo storici, non templaristi.
Le recenti evoluzioni

della storiografia

degli Ordini militari




Sovrano Militare Ordine Ospedaliero
di San Giovanni di Gerusalemme
di Rodi, di Malta

Gran Priorato di Napoli e Sicilia

Centro Studi Melitensi

Taranto



Centro Studi Melitensi

Palazzo Ameglio — Corso ai Due Mari n. 33
74123 Taranto

Consiglio Direttivo
fra’ Nicolo Custoza de Cattani
Presidente

Umberto Taccone
Vice Presidente

Paolo Domenico Solito
Segretario Generale

Fabio Carducci Agustini dell’ Antoglietta, Alessandro Ferrari,
Antonio Fumo Franco, Roberto Guglielmo Sottile

Comitato Scientifico

Luigi Michele de Palma
Direttore

Manlio Corselli, Fabrizio D’Avenia, Mariarosaria Salerno
Angelantonio Spagnoletti, Kristjan Toomaspoeg

Gaetano del Rosso
Coadiutore

sito web: https:/mww.ordinedimaltaitalia.org/gran-priorato-di-napoli-e-sicilia/article/centro-studi-melitensi
Academia.edu: Centro Studi Melitensi Taranto
e-mail: centrostudimelitensi@gmail.com

Finito di stampare nel mese di novembre 2024 da Ecumenica Editrice - Bari



Studi Melitensi

Rivista del Centro Studi Melitensi

XXXI

(2023)

—E

Ecumenica Editrice



Comitato di Redazione

Direttore
Luigi Michele de Palma

Redazione
Manlio Corselli, Fabrizio D’ Avenia, Mariarosaria Salerno
Angelantonio Spagnoletti, Kristjan Toomaspoeg

Segretari
Antonella Dargenio, Gaetano del Rosso, Paolo Domenico Solito

La rivista «Studi Melitensi» segue le procedure internazionali della blind peer review.

Gli indici e gli abstract possono essere consultati su
http://www.ordinedimaltaitalia.org/gran-priorato-di-napoli-e-sicilia/article/
pubblicazioni.

Il contenuto di «Studi Melitensi» é indicizzato (completamente o parzialmente)
o fatto oggetto di abstracts analitici nei seguenti strumenti di ricerca:

Progetto Riviste online; Monumenta Germaniae Historica;

Regesta Imperii; «Rivista di Storia della Chiesa in Italia».

L’Agenzia Nazionale di Valutazione del Sistema Universitario
e della Ricerca (ANVUR) ha attribuito a «Studi Melitensi»
la qualifica di “rivista scientifica” per le Aree 10 e 11

ISSN 2499-0787



Indice

Luigi Michele de Palma
Pratiche di pieta dei frati cavalieri:
la corona e la devozione mariana

Ignacio Garcia-Lascurain Bernstorff

Gli Atleti e il Vicario di Cristo.

Osservazioni sul rapporto fra I’Ordine di San Giovanni
e il Papato nel Quattrocento

Francesco Russo

La croce sulla porpora.

Una cronotassi dei cardinali protettori della
Religione di Malta tra XIV e XXI secolo

Gaetano Magarelli
Giuseppe Santarelli giovannita e cantore pontificio.
Tentativi di riforma della musica sacra nel Settecento

Note

Anthony Luttrell
The Hospitaller Occupation of Rhodes: 1309

Gianandrea de Antonellis
Il Bali Cosimo Andrea Sanminiatelli (1792-1850)

Kristjan Toomaspoeg
Siamo storici, non templaristi.

Le recenti evoluzioni della storiografia degli Ordini militari

59

89

153

175

181

199



8 Indice

Recensioni

Valentina Burgassi, Il rinascimento a Malta. Architettura e potere nell’Ordine di
San Giovanni di Gerusalemme, (Gianandrea de Antonellis), p. 219; Franco Cardini,
O gran bonta de’ Cavallieri antiqui! Scritti sulla Cavalleria e sulla tradizione caval-
leresca italica, (Gianandrea de Antonellis), p. 222; La Saga di Teoderico di Verona,
a cura di Veronka Szoke, (Gianandrea de Antonellis), p. 225; Francesco Marzella,
Excalibur. La spada nella roccia tra mito e storia, (Gianandrea de Antonellis), p.
228; Jacopo Mordenti, I templari. Storia di monaci in armi (1120-1312), (Mariaro-
saria Salerno), p. 231; Alberto Panizzoli — Rosanna Busolini Panizzoli, | Cavalieri
di Malta a Trieste. Napoleone Bonaparte e I’esilio di Ferdinand von Hompesch,
(Manlio Corselli), p. 233; Milagros Plaza Pedroche, La Orden Militar de Santiago
y su relacion con la Corona de Castilla durante el reinado de los primeros Trasta-
mara (1366-1406), (Gaetano del Rosso), p. 235.

Schede bibliografiche 239
Pubblicazioni del Centro Studi Melitensi 251

Libri ricevuti 259



228 Recensioni

un gigante che aveva ucciso il suo miglior amico (cap. 437), sconfiggendolo da solo, impre-
sa che in passato non era riuscito a portare a termine con le uniche proprie forze.
Immediatamente dopo, con un passaggio forse un po’ troppo brusco, il re goto compie il
salto sulla bestia infernale che lo condurra alla morte, consacrandolo alla leggenda al pari
di quei rari condottieri — come Romolo e re Artu — il cui corpo scompare e che potrebbe-
ro un giorno ritornare.

Gianandrea de Antonellis

Francesco Marzella, Excalibur. La spada nella roccia tra mito e storia, Roma, Salerno
editrice, 2022, 196 p. (Aculei, 49).

Nel 1163 le reliquie del re Edoardo il Confessore (1002-1066), canonizzato pochi anni
prima, vennero traslate all’interno dell’abbazia di Westminster: alla cerimonia assisté anche
I’arcivescovo di Canterbury, Tommaso Becket, allora in ottimi rapporti con il re Enrico 11
(che sette anni dopo lo avrebbe fatto assassinare), dal quale ottenne che la lastra pavimentale
che copriva la vecchia tomba del re santo fosse portata nella cattedrale di Canterbury per
divenire tavola d’altare. La richiesta fu motivata presumibilmente dalla conoscenza di un
evento miracoloso avvenuto cento anni prima: a Wulfstan, vescovo di York, accusato di
non possedere una padronanza del latino tale da giustificare il suo incarico (erano altri
tempi...), fu imposto di lasciare la cattedra; egli allora richiese di deporre il proprio pasto-
rale presso la tomba di Edoardo il Confessore, che lo aveva nominato a capo della sua
diocesi: entrato in cattedrale, appoggio il bastone sulla lastra tombale del monarca ed
esso affondo nella pietra, rimanendovi infisso senza che nessuno, se non lo stesso Wulfstan,
riuscisse ad estrarlo, venendo immediatamente reintegrato nella propria carica.

Il miracolo del “pastorale nella pietra” faimmediatamente pensare alla leggenda della
“spada nella roccia”, la cui prima relazione scritta risale al Merlin di Robert de Boron,
risalente all’anno 1200 circa, quindi successiva alla Vita beati Eadwardi (1138) di Osberto
di Clara, che descrive il miracolo ecclesiastico.

Chiare le differenze tra i due casi, ma evidenti anche le analogie, dalle quali nasce
un problema “genealogico”, per cui Francesco Marzella offre tre possibili soluzioni: discen-
denza della leggenda arturiana dal miracolo di San Wulfstan; suggestione di un racconto
orale arturiano precedente; derivazione di ambedue le narrazioni da una fonte Q nota ad
entrambe.

Per risolvere tale questione I’autore intraprende un interessantissimo excursus in altre
storie e leggende che abbiano qualche affinita con la “prova della spada”.

I motivo della spada nella roccia (o dell’incudine sopra una roccia) rimanda al “mira-
colo” di San Galgano —nome che ha una chiara assonanza con quello di Galvano (o0 Gawain,
I’eroe dell’avventura con il Cavaliere Verde), ma che il saggista ritiene non essere influen-
zato dal personaggio letterario, in quanto gia attestato nella Toscana del XII secolo —
presso Chiusdino (Siena), dove in un eremo si trova una spada infilata nella roccia. Alle



Recensioni 229

evidenti similitudini I’autore affianca anche tutti gli elementi che differenziano la leg-
genda bretone dalla storia italica: qui la spada viene solo infissa nella pietra (anche se molti
cercano inutilmente di svellerla) e la simbologia & quella di trasformare I’arma e la sua
elsa in una croce, per indicare il passaggio dalla vita mondana a quella religiosa del cava-
liere Galgano Guidotti (1050 ca.-1181).

Il culto religioso della spada € peraltro antichissimo: ne parla gia Erodoto descriven-
do le cerimonie degli Sciti (che secondo Marzella avrebbero potuto influenzare gli stessi
popoli germanici), i quali con cataste di legna realizzavano tumuli sulla cima dei quali infi-
lavano un acinace, un gladio usato anche dai Persiani, e al quale tributavano onori come mas-
sima divinita; Erodoto lo considera quale simbolo di Ares e similmente Ammiano Marcellino,
a proposito di un simile culto in uso presso gli Alani, lo riferisce a Marte (cf p. 71).

Tornando a San Galgano, va aggiunto che mentre I’eremita compiva un pellegrinag-
gio a Roma, un notabile locale, incapace di estrarre la spada, volle spezzarla; al ritorno, il
Santo riusci facilmente a ricomporla e a reinserirla nella roccia: un motivo che riecheg-
gia la ricostruzione della spada che sara di Sigfried.

Le analogie con altre storie e leggende non finiscono qui: Marzella passa al setaccio
la mitologia greco-romana, germanica e scandinava (queste ultime due messe per iscritto
successivamente a quella arturiana, ma sicuramente precedenti nella redazione orale e
non influenzate dal ciclo bretone). Prove che indicano come I’eroe sia un eletto coinvol-
gono il giovane Teseo, che ¢ costretto a sollevare una roccia per appropriarsi di una spada
che il padre Egeo aveva nascosto come segno di riconoscimento; Enea, che per dimo-
strarsi degno di scendere all’Ade, deve riuscire a strappare un ramo d’oro (lo stesso che
ha ispirato il titolo del saggio di Frazer) da un particolare cespuglio che normalmente
non si lascia svellere; Siegmund (ci perdoni il lettore se utilizziamo per i nomi la grafia
wagneriana), che & I’unico capace di estrarre una spada che Wotan ha affondato in un’e-
norme quercia (o in un frassino)... Anche la leggenda (desunta dai Vangeli apocrifi) del
bastone di San Giuseppe che fiorisce ad indicare il prescelto per le nozze con la Madonna
viene citata come “storia di elezione” (cf p. 80).

Un’altra vicenda simile si incontra nella norrena Saga di Hrélfr Kraki, successiva alla
Saga dei Volsunghi (bisogna comunque sempre distinguere la data della composizione sia da
quella della prima scrittura che da quella dei manoscritti giunti fino a noi), in cui a tre fratel-
li & donata dal padre una particolare arma infissa nella parete di una caverna (una spada,
un’ascia e una daga) e solo il predestinato potra svellere dalla roccia il manufatto a lui riser-
vato (la spada tocchera a Bodvarr, il minore dei tre fratelli, ma il pit bello ed umano — gli
altri sono in parte bestiali, avendo zampe di alce o piedi di cane — ed il preferito dai genitori).

La conquista di una (particolare) spada € una ricorrente prova di passaggio alla matu-
rita: e centrale nel caso del re norvegese Helgi (Carme di Helgi figlio di Hjorvadr), cui le
valchirie indicano I’arma da conquistare; e ritorna nelle vicende del giovane Alboino nar-
rate da Paolo Diacono (Historia Langobardorum, 1, 24), quando si ricorda che presso i
Longobardi il figlio di un re non poteva sedere alla tavola del padre senza aver ricevuto una
spada da un altro re.



230 Recensioni

L’autore, dopo I’esposizione delle varie varianti (tipo di arma, tipo di sito, scoperta
di un nascondiglio oppure prova iniziatica, tipologia di premio, etc.) presenti nella lette-
ratura antica e medievale, individua quattro vicende che risultano piu affini tra loro: la spada
nella roccia di Artu, il pastorale nella pietra tombale di Wulfstan, la spada nel frassino di
Siegmund e quella nella parete della caverna di Bodvarr.

Marzella si era chiesto se le storie di Artu e Wulfstan, vicine sia geograficamente
che cronologicamente (e quindi culturalmente) potessero consistere nella rielaborazione
— autonoma — di un mito precedente. Avviandosi alla conclusione, innanzitutto sottolinea
che tre vicende sono eroiche e una solareligiosa; in quest’ultima, inoltre, I’estrazione porta
al riconoscimento di una carica, ma non alla conquista di un’arma in sé (anche se si potreb-
be obiettare che — e non solo dal punto di vista simbolico — il bastone pastorale sia anche
un’arma). Piu convincente ¢ la differenza dovuta alla triplice constatazione che I’oggetto
maneggiato da Wulfstan sia stato da lui stesso infisso nella pietra; che sia di provenienza
umana e non soprannaturale; e che il gia anziano vescovo di York si “limiti” ad essere
confermato nella propria carica — a differenza dei tre casi eroici, in cui il protagonista,
grazie alla conquista della nuova arma, inizia una diversa fase della propria vita.

Sulla base di cid, Marzella sostiene che si possa «dedurre come, con ogni probabi-
lita, sia stata I’agiografia ad appropriarsi di uno schema appartenente ad un altro tipo di
narrazione, piuttosto che il contrario» (p. 102), mentre in quanto ai racconti di ambito
norreno — di cui & palese, al di |a della loro tardiva attestazione letteraria, il riferimento a
narrazioni molto piu antiche delle storie di ambientazione britannica — essi «sembrano
cosi inseriti nel solco di una solida tradizione mitico-leggendaria, ben attestata nella let-
teratura, che vede I’eroe scoprire la propria identita con la conquista della spada, si puo ben
valutare I’ipotesi che lo modello narrativo sotteso alle nostre storie possa avere un’origi-
ne scandinava» (ibidem). L’archetipo nordico sarebbe giunto in Inghilterra (e non vice-
versa) attraverso le invasioni vichinghe, venendo tra I’altro riadattato al diverso contesto
religioso, di tipo cristiano: sia nel caso di Wulfstan (la tomba di Edoardo il Confessore si
trova all’interno dell’abbazia di Westminster) sia in quello di Artu (la spada nell’incudine
sopra laroccia appare all’esterno della cattedrale di Logres durante la notte di Natale) I’am-
bientazione ecclesiastica € fondamentale ed & palese che la scelta del vescovo o del re sia
un iudicium Dei.

Va detto che I’approfondito saggio di letteratura comparata di Marzella non parla —
se non nelle pagine conclusive — di Excalibur (o Caliburn): la “spada nella roccia” estrat-
ta da Artu, infatti, non ¢ la celebre arma di questo nome donata dalla misteriosa Donna
del Lago (cf p. 132); una coda dedicata alla fortuna letteraria post-medioevale e cinema-
tografica (eccessivo lo spazio dedicato in un simile lavoro al modesto e deludente film della
Disney!) ripercorre le varie ipotesi create sulla sua origine, in particolare da Valerio Massimo
Manfredi (L’ultima legione, 2002), che la identificherebbe con un’arma forgiata per Giulio
Cesare dai Calibi, popolazione anatolica presunta inventrice della siderurgia, sulla cui lama
I’incisione «Cai. lul. Caes. Ensis Caliburnus» si sarebbe in parte cancellata lasciando
visibili solo le lettere E-S-CALIBUR (cf p. 144-145), ipotizzando una ascendenza roma-



Recensioni 231

na di Artu (suo padre Uther Pendragon non sarebbe altri che Romolo Augustolo). Si trat-
ta di interessanti esperimenti letterari che hanno perd una propria giustificazione in ipo-
tesi storiche e, soprattutto, nella mancanza di documenti per il mondo anglosassone (la
locuzione Dark Ages si riferisce alla mancanza di documenti nell’alto medioevo nordico
e quindi non puo essere adattata con I’espressione Secoli bui relativamente alla Penisola
italica, che invece vede la presenza di numerose cronache, soprattutto abbaziali, che lascia-
no poche lacune storiografiche): dunque per Artu si possono ipotizzare origini autoctone,
romane o sarmatiche (come nel film King Arthur del 2004, cf p. 147) senza suscitare
scandalo, mentre lo stesso non potrebbe avvenire con personaggi storico-letterari come
Alboino, Teodorico o Belisario.

Gianandrea de Antonellis

Jacopo Mordenti, | templari. Storia di monaci in armi (1120-1312), Roma, Carocci,
2022, 204 p. (Quality Paperbacks, 659).

All’inizio del XII secolo, in particolare in Terrasanta, I’esigenza di difendere i ter-
ritori strappati all’Islam dal rischio di una controffensiva musulmana e di tutelare vian-
danti e pellegrini favori la fondazione di un tipo nuovo di Religio, a cui si aggrego un certo
numero di cavalieri, i quali fino ad allora, spesso in espiazione dei loro peccati, si erano
riuniti in fraternitates aventi appunto come scopo la vita comune in preghiera e in poverta
e la difesa dei piu deboli. Si tratta di un caso straordinario nel panorama delle istituzio-
ni religiose e di una vicenda che sembrerebbe quasi un paradosso: I’introduzione all’in-
terno della vita religiosa retta da una Regola, con un fine precipuo che & la preghiera e
la penitenza, di un nucleo di monaci laici autorizzati a portare le armi: una novita, origi-
nariamente giustificata dalla necessita di difendere i pellegrini in Terrasanta. Questi laici
armati, dotati di un’alta specializzazione militare, si riunirono in una Religio — che com-
prendeva anche sacerdoti per I’assistenza spirituale, laici armati di condizione non caval-
leresca e laici disarmati con funzioni subalterne — e che in genere fu definita Militia.
Nacquero cosi i Pauperes Milites Christi et Salomonici Templi, definiti semplicemente
Templari.

L’incipit di questa “storia dei templari”, I’introduzione, inizia con I’approssimarsi
della “fine” dell’Ordine, con I’arresto — il 13 ottobre 1307 — di Giacomo di Molay, mae-
stro del Tempio, uno degli illustri personaggi presenti nella cattedrale di Notre-Dame a
Parigi ai funerali di Caterina di Courtenay, cognata del re di Francia Filippo il Bello. Il ruolo
che Molay aveva avuto fino al giorno prima dell’arresto e fino a quelle pesanti accuse e
ai processi che condussero alla soppressione dell’Ordine dei Templari, rifletteva in modo
del tutto appropriato il suo status e la sua importanza: era una figura di statura europea, con-
sultata dal Papa e — in apparenza - di fiducia del re di Francia, il piu potente monarca
d’Occidente; tale status derivava dal fatto di essere il capo di un grande ordine religioso-



